HERBERTO HELDER

e repente há um livro, muitas fo-lhas, poemas, filões de imagens, ritmos, símbolos.

— Sou um autor de folhetos.

Um dia alguém perguntou-me: por-que não reúne tudo? De facto, porque não? E apareceram livros, esse livro "Poesia Toda". O que me surpreendeu não foi o volume, enfim, não tão grande como isso, contudo para mim próprio de uma espessura inesperada, não foi o volume do volume mas a sua forma coesa, a coesão interna, isso, claro, surpreendeu-me bastante.

— Surpreendeu-o ter alcançado uma

— Escreve-se um poema devido à suspeita de que enquanto o escrevemos algo vai acontecer, uma coisa formidável, algo que nos transformará, que transformará tudo. Como na infância, quando se fica à porta de um quarto obscuro e va zio. Fica-se durante um minuto uma brisa levan-ta-se nos confins da obscuridade: um redemoinho no ar, uma luz, uma iluminação talvez? Es tamos prontos para o assentimento. Outro minuto, cinco, dez, ali, diante do anúncio suspenso e ameaçador: não acontece nada. Poder-se-ia esperar um dia inteiro, dias seguidos. Às vezes pára-se no meio de um jardim ou de um parque ou ra-se no meto de um jardum ou de um parque ou de uma avenida deserta. São variantes do quarto. Acontece o mesmo, quero dizer: não acontece nada. A suspeita apenas de que nos aguarda uma espécie de graça reticente, um dom reticente. Ou contempla-se um rosto, alguém que se ama, um cariacidiza qua estás que protes que proceso de contempla de contenida en contra ser imediato; ou então um rosto desconhecido, defendido. Pensamos: é uma vida nova, uma forca nova e profunda, é uma paisagem misteriosa, profunda e nova que se relaciona intimamente connosco: vai revelar-se. E a outra pessoa olha para nós perdida nas perspectivas inquietas da nossa contemplação. É recomeça-se. O mesmo, sempre. Nada. Por isso surpreendeu-me a, digamos, coerência vertical do volume, e o seu compri-mento de onda, a estria da música reiterada. Porque os folhetos, cada poema, cada expectativa es-crita, não conduziram a qualquer revelação em torno da qual se organizasse um... um sistema ... poderei dizer: um sistema? ..., não, não: uma imagem, uma metáfora geral. Seria esta teoria obsessiva de anunciações, de esperas, a mesma anunciação, a mesma espera, a pergunta repetida, se-ria a recorrência o que dava unidade e vitalidade ao conjunto? O que lhe dava a possível realidade?

-Qual era a pergunta? -Não houve nenhuma resposta, nenhuma revelação. Não sei que pergunta era. — Escreve-se por isso, por uma espe

Chamar-lhe esperança... chamemos-lhe antes... bem, atenção, suspeita, tentação... Escre-vi para fornecer uma forma legível e apaziguadora aos momentos na porta do quarto, no parque, na rua vazia, defronte do rosto aparecido. Escrevi para trás numa espécie de engolfamento memo-rial. Não consegui nada, foi continuar no quarto, no jardim, à frente das caras súbitas. Mas conhe ço agora a existência de uma pergunta inesgotá vel que se formula, se assim posso dizer, pela ob-jectivação dos arredores evasivos, das alusões, dos sinais remotos.

-E para que serviu escrever se toda a

contabilidade acaba aí, na mesma pergun-

 Não se coloca o tema da utilidade, porque, pergunto: em que âmbito é útil seja o que for? In-teressa-me este resultado: o de que em mim, ex-pressando-se em gramática, em pauta, há uma expectativa ardente, uma ardente pergunta sem resposta, uma perplexidade ardente que me concedem um centro, um ponto de vista sobre a de-bandada das coisas, coisas centrífugas para diante, nos dias, no caos dos dias, centrífugas para trás, nos instantes mais densos da memória, átomos fosforecendo no caótico fluxo da memória E então eu sei: respiro nessa pergunta, respiro na escrita dessa pergunta. Qualquer resposta seria um erro. Como eu próprio sugeri algures: um erro das musas distraídas.

Querdizer?...

 — Quero eu dizer que qualquer resposta seria uma arrogância, um erro para os resultados da acção. O conceito célebre, o celebérrimo, de que o poema é um objecto — bom, tornou-se um lugar-comum, já nem sequer se pensa nisso, di--lo toda a gente: os poemas são objectos —, ora es-se conceito estabeleceu-se num terreno móvel, movediço, sim objectos, mas como paramentos, ornamentos e instrumentos: as máscaras, os tecidos, as peles e tábuas pintadas, os bastões, as plumas, as armas, as pedras mágicas. É prático sem pre o uso que deles se faz, uma resposta necessá ria ao desafio das coisas ou à sua resistência e inércia. No entanto, repare, ou actuamos

planetária de um poema. Sobre as turvações da inocência e a morte da alma.

surrealismo e da psicanálise,

sobre a terrível catástrofe do

sucesso, sobre a solidão

Esta semana, surge "Poesia

Toda". de Herberto Helder, a segunda edição na Assírio & Alvim. São quinhentas e

setenta e seis páginas,

correspondem a vinte e um livros reunidos, e esta é a parte numérica. Do resto,

como de tudo o que fica do

praticável falar — ou, como

Coelho no texto sobre a série

de poemas "Os Selos", que

não fazia parte da edição anterior, "não é possível

compreender de fora —

analiticamente. A única

compreensão é a dança da

própria inteligibilidade que

se faz palavra a palavra —

Herberto Helder escreveu a

entrevista que publicamos para uma revista que depois

desapareceu, "Luzes da

outra edição de "Poesia

Toda". Sobre este livro,

sobre os equívocos do

Galiza". Foi a propósito da

corpo a corpo".

escreve Eduardo Prado

lado da verdade de um

poder secreto, não é

PÚBLICO

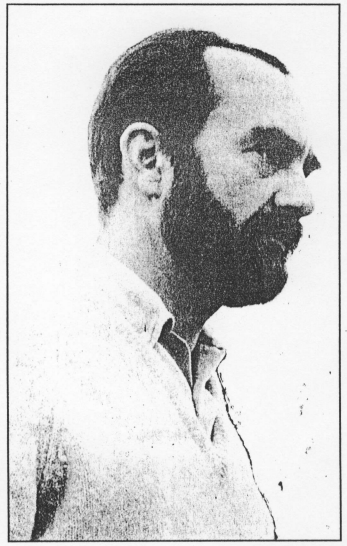
## NTREVISTA

>> nas zonas do quotidiano de onde não foi afugentado o maravilhoso ou existem outras zonas, um quotidiano da maravilha, e então o poema é um objecto carregado de poderes magníficos, ter-ríficos: posto no sítio certo, no instante certo, segundo a regra certa, promove uma desordem e uma ordem que situam o mundo num ponto extremo: o mundo acaba e começa. Aliás não é exac-tamente um objecto, o poema, mas um utensílio: de fora parece um objecto, tem as suas qualidades tangiveis, não é porém nada para ser visto mas para manejar. Manejamo-lo. Acção, temos aquela ferramenta. A acção é a nossa pergunta à realidade; e a resposta, encontramo-la aí: na repenti-na desordem luminosa em volta, na ordem da acção respondida por uma espécie de motim, um deslocamento de tudo: o mundo torna-se um facto novo no poema, por virtude do poema — uma realidade nova. Quando apenas se diz que o poe-ma é um objecto, confunde-se, simplifica-se; pama e um objecto, comundo se, simpinica-se; par-rece realmente um objecto, sim, mas porque o mundo, pela acção dessa forma cheia de poderes, se encontra nela inscrito: é registo e resultado dos poderes. E temos essa forma: a forma que vemos, ei-la: respira, pulsa, move-se — é o mundo transel-ia: respira, puisa, move-se—e o mundo trans-formado em poder da palavra, em palavra objecti-va inventada, em irrealidade objectiva. Se dize-mos simplesmente: é um objecto—inserimos no elenco de emblemas que nos rodeia um equívoco melindroso, porque um objecto pode ser útil ou decorativo, e a poesia não o pode ser nunca. É ir-

real, e vive. Quando olho para esse livro, vejo que não fabriquei ou construí ou afeiçoei objectos — estas palavras não supõem o mesmo modo de fazer —, palavras nao supoem o mesmo modo de tazer —, vejo que escrevi apenas um poema, um poema em poemas, durante a vida inteira brandi em todas as direcções o mesmo aparelho, a mesma arma furiosa. Fui um inocente, porque só se consegue isso com inocência. E se a inocência é uma condi-ção insubstituível de escândalo, uma transparente e mobilizadora familiaridade com a terra, constitui também um revés: pois há uma altura em que se sabe: as coisas ludibriaram-nos, ludibriámo-nos nas coisas; a inocência deveria ter-nos oferecido uma vida estupenda, um tumulto: o ar em torno proporcionado como pura levitação; ver, tocar; os mais simples actos e factos próximos como instantâneo e completo conhecimento. Era assim, foi assim, mas a dor, as vozes demoníacas, o abismo junto à dança, a noite que se vai insi-nuando a toda a altura e largura da luz, tudo isso invade a inocência — e então já não sabemos na-da, por exemplo: será inocente a nossa inocência? A inocência é um estado clandestino na ditadura do mundo; tem se der astuta, tem de recorrer a todas as torpezas para lutar e escapar; seduz as cria-turas, responde à memória com a memória, a sua fala perante o demoníaco entretece-se com a fala demoníaca. E temos assim a inocência envolvida nas turvações da guerra, e é o guerreiro quem ali-menta a guerra, é ele que alimenta o outro guer-reiro, a sombra. Na verdade a inocência não existe, não existe o demoníaco, senão como partes dinâmicas de um poder, e não exprimo agui nenhuma ideia moral, política, institucional, mas uma ideia da ordem das coisas, forças e expressões. A magia, esse reino tão complexo de poder, é um casamento natural mas dramático, uma coordena-da desavença de níveis da consciência, formulações do desejo, domínios da realidade, debates da pessoa com a realidade. O objecto que eu agito mortiferamente é uma arma ambígua. Como se eu estivesse metido numa espécie de guerra sanetrestresse incoência dassassina.

— A sua concepção da poesia assenta portanto na ideia do exercício de um poder.

 O poder de decompor a palavra do mundo, quero dizer: a realidade, embora não saibamos do que se trata, isto: poder e realidade. Não é compleque se trata, isto: poder e realidade. Nao e comple-tamente intelligível: só percebemos no e com o ac-to de efectivar esse poder sobre essa realidade; no acto de escrita, no acto de soberania, no acto de brandir o objecto furioso que somos em palavra, em aliança demoníaca e inocente, no meio da malha de imagens em que tudo se apresenta. Mas es made intagens en que tudo se apresenta intace te poder, que é um poder mágico, comporta ris-cos: muitas vezes vira-se o feitiço contra o feiticei-ro — uns enlouquecem, outros suicidam-se, há também aqueles que ficam misteriosamente mudos ou estéreis, e aqueles ainda que se põem às



voltas a falar, o pior, os mortos sonoros: atiram poeira para cima, estes, seriam mais bonitos crucificados. Ora é preciso intoxicar-se com a paixão do perigo, desenvolver-se a gente dentro dessa paixão: porque o ouro e a prata se escondem em recessos de floresta, fundos de mina, terras depois da água. A paixão é a moral da poesia: arrisquem a cabeça se querem entender; arrisquem o corpo, a sua medida, se pretendem descobrir o centro do corpo; e sim, arrisquem sobretudo o nome pes-soal para ouvirem o nome de baptismo como o coroado nome da terra. De sorte que esse tal poder é o da própria paixão: ninguém consegue aventurar-se na poesia coleccionando objectos — está-tuas, estatuetas, jóias, devem ser jóias vivas, olhos de leoas maternas, insuportáveis coisas que nos contemplam, morre-se de ser assim contemplado. E então é necessária uma nobreza indizível, por exemplo: fixar de frente os olhos maternos, leoninos, e os nossos olhos ficam calcinados — o episódio, conheciam—no antígos: dizia-se que os deuses cegavam quem os olhasse. Refiro-me a es-sa nobreza: como se deixássemos de ser nós mesmos, uma espécie de impassibilidade enquanto se vai ficando cego na floresta das leoas.

Não é um pouco enfático, isso? É muito enfático para um espírito moderno. Não sou moderno, eu. A ênfase sublinha por um lado o carácter extremo da poesia e por outro a sua natureza extremamente dúbia de prática destruidora e criadora, e o segredo jubilatório dessa duplicidade; sublinha também, escandalosa

mente, o sentido não-intelectual, supra-racional, corporal, do poder da imaginação poética para animar o universo e identificar tudo com tudo. A cultura moderna tornou-se incapaz de tal ênfase, pois trata-se de uma cultura alimentada pelo ra-cionalismo, a investigação, o utilitarismo. Se se pedir à cultura moderna para considerar o espírito enfático da magia, a identificação do nosso corpo com a matéria e as formas, toda a modernida-de desaba. Porque o espírito enfático existe pela subtracção dos elementos em que se funda essa cultura. É forçoso ir longe, aos recôndidos do tem-po, ir beber nas noites ocultas. Parece que a física, po, ir occer has noues ocunas. Tarece que a sica, agora, começa a trabalhar no sentido da pergunta poética: as coisas têm entre si relações de misté-rio, não relações de causa e efeito. Abre-se cami-nho através da obscuridade, inquirindo, seguindo

- Não se propôs o surrealismo recuperar certos princípios implícitos nessa ênfa-

O surrealismo foi um equívoco, uma soma de equívocos. Breton, que principiara pelas reverências parisienses a Valery, cai de repente em Viena, põe-se a devorar o dr. Freud. Valéry representa aquilo mesmo que pode servir de insulto contra qualquer pessoa: você é um intelectual francês! Quanto à psicanálise, eis a doutrina por excelência corruptora da sacralidade: o modo pior de fazer perguntas; são perguntas destinadas a obter respostas. Encontramo—nos no círculo fe-chado da modernidade. Em Freud vê-se logo o

mitólogo impuro, o criador de ficções apriorísticas. Estava destinado a fazer escola. Vê-se nele também o tortuoso burguês austríaco do começo do século, e ainda por cima judeu, um burguês ju-deu em conflito com o moralismo judaico. Estava destinado a envenenar tudo. O tipo de intelectual exemplarmente, implacavelmente, sinistramente pronto para conceber um sistema familiar à global degradação moderna. Breton devorou-o. Quando falaram a D. H. Lawrence do "complexo de Édipo"— que, arranje-se outro nome, é algo muito mais extenso e profundo, mais complexo, e sobretudo mais exaltante, e fundamentalmente religioso — ele tapou os ouvidos: era uma profan-ção! Poderia ter protestado: não corrompam a sacralidade das grandes alianças humanas, não destruam a terra, não tragam pobreza à terra! Pois engoliu aquilo tudo, o outro, Breton. Talvez se pensasse que estava empaturrado. Não estava. Foi a Marx, que ao tempo parecia mais opíparo que hoie, e devorou—o também. Agora tínhamos o materialismo dialéctico, a luta de classes, a mais--valia; tínhamos a exultação economicista. Enquanto se praticava a retórica do amor e da liber-dade. Deitaram-se ainda na sopa de legumes umas especiarias leves: o cadáver esquisito, a escrita automática (técnica para ajudar a eclosão do inconsciente freudiano, dizia-se), os delírios si-mulados, o acaso objectivo, etc., especiarias leves, truques. Pronta a servir, a sopa. Breton era um sargento rancheiro, um sargento irrascível e peremptório. Ou comiam daquilo, todos, ou leva vam nas trombas; era a tropa. Bem, prestou alguns serviços involuntários. Artaud apoiou-se na disciplina do regimento para desertar num salto louco; algumas referências surrealistas foram úteis, à distância, para Michaux. Tudo enriquece a originalidade dos espíritos originais. Artaud e Michaux agarraram em duas ou três colheradas da mixórdia e foram-se com elas, prepararam o seu festim mirífico: não há nada nas iguarias deles que saiba a rancho. Alguns mais, em longe, em fala estrangeira. Tão longe! Eram outras sopas, outros festins. Também as houve intragáveis, longe, mas não se comeu tanto das sopas obrigatórias. E, meu Deus, isso passou-se há tanto tempo! Acabou.

Sente-se um tremor secreto na palavra, des de a origem, desde as invocações e imprecações dos feiticeiros, dos xamãs, dos hierofantes; esse tremor desaparece de súbito e um dia reaparece; sempre assim ao longo da história da palavra; de-ve-se ao surrealismo, numa época sem tremor, ter dito que ele existia: alguns surrealistas, não muitos, nunca são muitos, tinham os pés colocados sobre a linha sísmica que atravessa a terra, e vê-se que tremiam dos pés à cabeça, a sua palavra tremia na boca furiosamente enfática.

- Infiro que para si a prosa, a escrita horizontal, não possui esse carácter revul-sivo, mágico, religioso.

— Não existe prosa. A menos que se refiram os escritos, em prosa ou verso, que pretendem en-sinar. Não há nada a ensinar embora haja tudo a aprender. Aquilo que se aprende vem do nosso próprio ensino, vem da pergunta; vão-se apren-dendo, pelas esperas, pela imobilidade às portas, dendo, peias esperas, peia innominadae as portas, pela invisibilidade dos rostos depois de vistos tão prometedoramente, pela emenda sucessiva, pela insónia sucessiva dos olhos e das figurações, sem-pre, vão-se aprendendo sempre as maneiras da pergunta. Uma pergunta em perguntas, um poe pergunta. Uma pergunta em perguntas, um poe-ma em poemas, uma rebarbativa constelação de objectos ofuscantes. Aprende-se que a pergunta se desloca com a luz inerente; ilumina-se a si mes-ma, a pergunta constelar, ensina a si mesma, ao longo de si mesma, os estilos de ser dotada dessa luz para fora e para dentro. Leio romances desde luz para fora e para dentro. Leio romances desde que perceba que não estão a responder. Alguns são extraordinárias máquinas interrogativas: "Ulisses", "Filhos e Amantes", "O Doutor Fausto", "O Processo", "A Morte de Virgílio", "O Som e a Fúria", "Debaixo do Vulcão", "A Obra ao Negro", "Lolita", "Diário do Ladrão", todos os romances de Céline como se fossem um só, alguns outros, antes, agora. Os romances de Agustina Bessa-Luís, porventura os menos amados, são en-tre nós as quase únicas máquinas vivas de perguntar. Existem romances imperdoáveis, quase todos os romances contemporâneos são imperdoáveis. Como é imperdoável a maioria dos poemas portugueses deste século. A bem dizer não há nada. Preciso ir lá atrás, vou às Canções camoneanas, a Ba bel e Sião, a esse poema lírico, espiritual, secreto chamado Os Lusíadas, tão soberano que se confunde com a mais nobre pergunta. Basta-me para o tempo inteiro em palavra portuguesa.

-Nunca pensou escrever um romance? -Sou um autor de folhetos, acho que interrogativos, e sobretudo um muito interrogativo leitor de perguntas. Mais nada.

-Basta para uma vida? - Nem sei se basta para uma verdadeira morte. Nada é suficiente para se morrer. Ou é suficiente cruzar os olhos com os de uma leoa materna. Ou brandir esse pequeno objecto eléctrico, embora seja tão pequeno e a noite por todos os lados do quarto pareça interminável. Conheci um homem, um psiquiatra descontente — são raros, os psiquiatras descontentes, conheço-os muito contentes a ganhar para enlouquecer as pessoas. rende tanto como a política, trata-se de política, a sinistra política dos tratamentos —, vivia numa ilha, este, descontente, adorava falar de estrelas, constelações, sabia tudo, mas era, digamos, este larmente irredutível: estava contra a ordem ce-leste. Mandou substituir o tecto do quarto de dormir por uma abóbada com um sistema electróni-co de corpos celestes, deslocados, todos, relativamente à estrutura natural, autónomos entre si. Ali era a lua nas suas fases e as Ursas e o Cruzeiro do Sul e a estrela Arcturus: um sistema de teclas permitia acender aquilo que se desejasse. O que vigorava era um céu dele, era ele. Talvez pudesse morrer. De facto morreu mas não sei de que maneira interior morreu. Nunca se sabe aquilo que basta. Talvez baste um poema, uma coisa mínima, viva, nossa, uma coisa sub-reptícia para em-punhar diante do implacável acordo das formas exteriores. Também pode ser que nada baste. E nesse caso tanto faz escrever um romance ou cem poemas ou apenas um poema, ou ler ou emendar o céu astronómico ou manter-se parado no meio de um jardim húmido e silencioso, à noite. Até po-de suceder que a morte não seja bastante. E isto siméinterrogativo.

— Os outros estão envolvidos na per-

gunta?

Depende do sítio de onde se faz a pergunta. Há quem diga: não escrevo para os outros, ou: o interlocutor é inlocalizável. Os críticos respondem quase sempre à pergunta que não está ali para qualquer resposta. Conhece aquelas engenhosas "canções de eco" em que o poeta, supostamente num lugar ecoante, um vale rodeado por montanhas, algo assim, profere a palavra, e logo o eco a devolve ou expande? É a confirmação de fora. Cla-ro, trata-se de um artificio formal, pois o poema confirma-se a si mesmo, em si mesmo. O facto de não ser uma voz alheia, de outro, mas enfim "a voz da natureza", a voz dos vales e montanhas, sugere que a participação não pertence aos homens, que se não estabeleceu uma troca humana. E deste modo a natureza, cercando e confirmando o poe-ma, conluiando-se com ele, torna-o como que centrado em si, monstruosamente solitário.

Todos os poemas são canções de eco, procu-

ram ser confirmados. De que sítio se lança a voz que género de confirmação se pretende? A confir mação, sempre, do poema a si mesmo e em si mesmo. Mas que recursos se utilizam para obter essa confirmação? A forma é o conteúdo, sabe-se, o estratagema do eco representa a atitude total do autor perante sentidos do seu poema, os senti-dos do poema no mundo, a vida pessoal na vida. Há quem se ponha no centro de câmaras ecoantes: e os ecos chegam de todos os lados; as respos-

tas caóticas, o êxito, o erro, a morte da alma.

Num poema escrito após o clamor elogioso a
"Under the Volcano", Malcolm Lowry diz que o
sucesso é uma catástrofe terrível, pior que o incêndio da nossa casa; chama-lhe danação; diz que devora a casa da alma; ele, o glorificado, teria preferido soçobrar na noite. "Fundir-me, só, para sempre, na obscuridade, na noite":

A glória é como uma terrível catástrofe/pior que a casa incendiada; enquanto/ se abate a trave-mestra, o fragor/da destruição repercute-se cada vez mais depressa;/ e tu contemplas tudo aquilo, inane/testemunha da danação.// Como uma bebedeira a glória devora/a casa da alma, revela que trabalhaste /para coisa pouca: para ela

—/ah, queria que esse beijo traiçoeiro nunca ti-vesse/molhado a minha face: queria/fundir-me,

2.7

só, para sempre, na obscuridade, na noite. E começa então a entrever-se que a voz se não dirige propriamente a alguém mas procura constituir-se numa ordem da alma: propõe enigmas, formula um voto redentor. Porque alguém escuta dentro do poema que fala e essa instância, que pode ou não prolongar-se para o exterior, é salva pela voz como a voz é salva pelo intimo ouvido que a recebe. É enfático, isto, sim; não é moderno nem racional nem sartreano, ou melhor mesmo que sartreano; nada tem a ver com os "testemunhos do tempo"; pertence aos prodígios da alma, aos seus desastres e regenerações. Quanto ao mundo, o poema espera tudo dele menos o equívoco, embora seja o equívoco aquilo que se encontra mais à mão do mundo.

- O poema esté então centrado em si mesmo, monstruosamente solitário?

 Não tem pressa, pode bem esperar que o arranquem da sua solidão, possui forças expansi-vas bastantes, façam—no sair dali. Mas ou levam vas bastantes, façam—no sair dali. Mas ou levam—no inteiro com o centro no centro e armado à volta como um corpo vivo ou não levam nada, nem um fragmento. E o que muitas vezes se faz é contrabandear bocados: leva—se a parte errada dele na parte errada de nós para qualquer parte errada: filosofia, moral, política, psicanálise, linguistica, simbologia, literatura. Onde estão o corpo e a vida dele e a sua integridade? Onde, a solidão para escutar a solidão daquela voz? Porque é obrigatório dizê-lo: pouca gente tem ouvidos puros. Ou mãos limpas. Ler um poema é poder fazê-lo, refazê-lo; eiso serelho a mácino object do reconhecizê-lo: eis o espelho, o mágico objecto do reconheci-mento, o objecto activo de criação do rosto. O eco visual se quanto a rostos fosse apenas tê-los fora e

vistua se quanto a ristos iosse apenas te-ios iora e ver. Porque o mostrado e o visto são a totalidade daquilo que se mostra e vê—o nome: a revelação.

— Não é um destino assegurado.

— Só é seguro que a pergunta, a procura, o poema reincidente, cristalizam numa grande massa translúcida, um bloco de quartzo. Talvez seja tranquilizador quando olhado defronte, ali, no chão, do tamanho da casa: parece nascer inin-terruptamente. A luz vem de dentro, funda e aguda e aguda luz terrestre. Excretou-se de nós, a massa cristalina, fundimo-nos nela, carne da nosnacione de acame, casa da nossa casa. E na hora do apoca-lipse biográfico, quando as águas envolveram a história, a vida, a obra da obra, veremos tudo: morremos daquilo, levados para o abismo pelo irrevocável peso extraído, um peso maior que os tra-balhos e os dias. E quem sabe se não veremos então, através do cristal regular, limpidamente, a enfim aplacada confusão do mundo? Isto é uma pergunta, agora. Alimentamo-nos dela, também nos alimentamos dela. Aquilo que fazemos, oh sim, é

isso que nos faz e desfaz, a vida que fazemos, a nos-sa vida em pergunta telepática. Morremos dela.

## POESIA TODA, "OS SELOS"



EDUARDO PRADO COELHO

(Sobre a série de poemas "Os Selos", 1989)

oderá o leitor ser sensível à exuberância gestual ou à exaltação cro-mática das palavras, mas é provável que experimente alguma per-plexidade em relação ao que essas pala-vras "querem dizer". Em primeiro lugar, porque aparentemente não "querem". Nenhum esforço, nenhum arco tenso de expressividade. Tudo acontece antes do sujeito — como fogo, respiração, incêncdio. A serenidade absoluta de um "eu digo" ou um "eu vejo" deriva do facto de o "eu" se inscrever num percurso de dicção ou visão que o precede e o excede. Tratases de colocar o corpo no ângulo exacto da corrente de ar. Trata-se de colocar o voz no fio de luz que lhe concede as >>

## A ESTREIA DE UMA NOVA ROMANCISTA.



Um romance diferente, onde as contradições humanas se desenham.

A história terna, límpida e solidária de uma advogada que trata de um divórcio comprometedor, apoia um amigo com reputação desconfortável, falha todas as tentativas de ajudar os outros, supera a morte de um ente querido, procura um companheiro, e acaba por descobrir que a felicidade não é, afinal, um sonho justo.

PRESENTE DE NATAL DA CONTEXTO

## POESIA TODA, "OSSELOS"

>> modulações douradas. Mas nada disto exclui um prodigioso trabalho. Nenhuma facilidade de inspiração, antes o zelo absoluto de sobreviver pela respiração última. "Enche-se por si mesmo, / um copo: visão e mistério e idioma / imaculado".

Reparem: "afinal a substância / de alguém que pôs a mão no fogo é igual à substância do fogo / enquanto grita". Resubstancia do logo / enquanto grita . Ne-parem: "'Deus está em tudo? perguntou a criança, Deus / é o cubo de açúcar que se dissolve todo no leite todo, / bebe-se'". Toda a poesia de Herberto Helder parece enunciar o que a física quântica designa como o príncipio da não-separabilidade. O que aqui ocorre não tem a ver com a cena que se desenrola entre dois ímans que se sustentam na sua atracção recíproca. Porque, neste caso, quanto maior é a distância que os separa no espaço, é a distância que os separa no espaço, menor é a força que os mantém ligados. "Com os sistemas quânticos a situação é qualitativamente diferente, porque, se dois deles interagem e depois se separam, a função de onda do sistema que eles formam não deixa de permanecer inseparável tanto a grande distância como a fraca distância". Isto escreve Bernard d'Espagnat em "Un Atome de Sagesse". Para acrescentar, páginas adiante: "dou o nome de Deus à realidade 'em si' ou 'intrínseca' ou 'independente': isto é, a essa Substância cuja existência é necesessa Substância cuja existência é necessário admitir se queremos explicar as sario admitir se queremos explicar as aparências e os seus retornos". Ou, se preferirem: Deus é o cubo de açúcar. Lançado no leite, Deus dissolve-se nele. Mas todos os elementos desse açúcar se mantêm regidos pela mesma função de onda. Por isso, seja o que for que aconteça numa partícula dissolvida desse açúcars esbarga que um tal econtegre se respense que um tal econtegre se respense que um tal econtegre se respense cue um t car, sabemos que um tal acontecer se repercute em qualquer outra partícula des-se acúcar — dessa divina doçura ou viose açúcar lência.

O mesmo nas palavras, claro. Toda a tradição nos diz que podemos aproximá-las se persistirem entre elas nexos de semelhança que fundamentam a roda das metáforas. Isto é, se funcionarem co-mo ímans. Em Herberto Helder, as pala-vras dispersas funcionam como sistemas vras aspersas uncionam como sistema quanticos: quaisquer palavras que se "desentranhem" do mesmo caos inicial sustentam entre si relações que ultrapassam a gramática estabilizada das analogias. O que o texto institui é essa função de onda que as torna definitivamente

de onda que as torna deminivamente não separáveis.

Mas há mais: do divino açúcar dissolvido no leite, poderíamos dizer, simplificando o caso, que fica, no sabor quente da bebida, num ponto a partícula A e noutro a partícula B. Mas isto é fácil. No processo (sagrado) da dissolução, as partículas são indiscerníveis: em qualquer ponto, elas são A e B, e assim por diante. São partículas que se não particularizam. Sem identidade, não individualizáveis, anteriores à geometria das partes. Strawson, no seu livro "Individuals", procura em certo ponto imaginar uma linguagem em certo ponto imaginar una angues sem particulares, além da relação sujeito-do Encontra um exemplo: "chosem particulares, além da relação sujeitopredicado. Encontra um exemplo: "chove". E pergunta: "quem chove?". Diríamos: "enche-se por si mesmo, um copo"
(observe-se como aqui a vírgula é preciosa, quebrando a sintaxe). Strawson conclui que uma tal linguagem é insuportável. O discurso poético de Herberto Helder suporta a inseparabilidade desta linguagem. Nem A nem B. Apenas movimentos de onda, fluxos, inflexões, disparos em todas as direcções. E a paisagem

mentos de onda, nuxos, intexoes, unspar-ros em todas as direcções. E a paisagem como um acumular de estampidos. De início, o "caos unânime". Porque "Deus era potência, Deus era unidade rítmica". O que a linguagem produz é

uma activação desse caos. Donde vem es-ta força absoluta? Da memória animal, leopardos e leões, da "frase africana", dos "nós de carne" que encaroçam o cor-po. Pouco a pouco, tocados pelo saber es-trangulado das palavras (das imagens, dos sons, dos gestos da dança), formam-se lugares de pregnância viva. Ou, se preferirem, anjos. Mas "ninguém pinta os anjos mas uma força, as formas dessa força / por exemplo: sopram os átomos, acende-se o cabelo, mãos faíscam: cada

coisa que tocam essa / coisa faísca".

Compreender o discurso poético de
Herberto Helder tem a dificuldade primeira de nos impor o salto para o interior desta rede de espancamentos e bati-das que é a circulação activa de módulos das que e a circuiação activa de modulos de linguagem. Não é possível compreender de fora — analiticamente. Mas, quando se vai por dentro, a única compreensão é a dança da própria inteligibilidade que se faz palavra a palavra —

corpo a corpo.

Contudo, é possível apreender alguns fragmentos mais densos desta sintaxe Contudo, é possível apreender alguns fragmentos mais densos desta sintaxe alucinada. Estudar, por exemplo, os processos de precipitação, quando o medo faz subir o coração à boca "e o chifre pelo coração dentro", a "mão, e a veia até à garganta". "Depois a corrente aumenta depois o coração aumenta / depois cada objecto aumenta abrasado: é um coração / apenas que / quando se toca os perigos de morte".

Estudar, por exemplo, os momentos em que a pulsação dos órgãos faz que eles transpirem para a superfície do corpo, na areia húmida da pele e dos vestidos: são os "vestidos pulmonares", a sua "volta anatómica das cores", quando ela, a portadora dos sinais do amor, "avança "tocada pelo bafo dos vestidos", anunciação de "primaveras ampliadas" se "os vestidos transbordam de vento".

Estudar ainda os movimentos reversíveis, quando é a floresta que é chamada

riveis, quando é a floresta que é chamada para junto do fogo, quando é o fogo que grita na queimadura da mão, quando "a imagem devora quem a agarra".

Estudar as torções do corpo quando um membro desgarrado se arroga um dium membro desgarrado se arroga um di-reito de soberania e impõe a sua própria provisória ordem: "assistir ao braço que torcendo / laçasse o corpo todo num um-bigo incandescente".

ou estudar as fórmulas de amorosas concentrações de energia. Então "começa concentrações de energia. Então "começa a ferver a luz como uma / coroação, a realeza / do poema animal — leopardo e leão". Agora "morre-se de ver a pintura, respira-se / cara a cara, à porta o leopardo entoa o poema da criação. / Um anel, flora e pessoas, somos nós, um anel, uma obra. / Mão na mão por aí começamos a fundir-nos / bloco vagaroso desde a raiz / bloco de ouro". "Porque do ouro extraído às cavernas apuro um fio / fecho-te o rosto no fio puro. / Com uma trama pode urto no fio puro. / Com uma trama pode ur-dir-se a máscara / moldar o tronco de dir-se a máscara / moldar o tronco de duas pessoas numa estrela única / podem-se fazer com ouro do abismo / os membros que tem uma estrela para andar até à porta. Um nó de dois / laçado à mão, abrasadora". É nesse momento que o emaranhado mundo se suspende, estarrecido, e se formam as figuras redentoras de airmulaidado; a regas voltadas paras da circularidade: as rodas voltadas para cima, as rosáceas, os rostos, os planetas girando com a noite universal no meio, as coroas de diamantes, as luvas de ouro ("Rosto que Deus, / à volta dissolvido, deixe arrancar-se a luva que desabrocha / do caos unânime") — tão caldeado o canto que nos transmuda em mundo / áureo".

"Poesia Toda", Herberto Helder Assirio & Alvim 576 pgs., 3750\$00

сощо телегенска ч